
 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

101 

 لدعوة  ا النبوية كوسائل  المعاهدات والمواثيق
Treaties and Covenants as a Tool of Da‘wah 

 

 أحمد حماد هاشمي 
 قسم الدعوة والثقافة الإسلامية، کلية أصول الدين ،الجامعة الإسلامية إسلام آباد الدكتوراه  باحث

Email: ahhashimi@gmail.com 

 إبراهيم الشربين مة دکتور أسا
 قسم الدعوة والثقافة الإسلامية، کلية أصول الدين ،الجامعة الإسلامية إسلام آباد  الأستاذ المساعد

 
Abstract: 

This article examines the Prophet Muhammad’s  وسلی   عییه  الله  صلی  approach 

to Islamic preaching, highlighting the strategic use of treaties, covenants, 

and letters. It shows how the Prophet  صلی  الله عییه وسلی combined wisdom, 

patience, diplomacy, and exemplary moral conduct to spread Islam 

effectively, both within Arabia and internationally. Key examples, such as 

the Charter of Medina, the Treaty of Hudaybiyyah, and letters sent to rulers 

like Caesar, Khosrow, and Negus, demonstrate how peace, justice, and 

religious tolerance were embedded in agreements to create a favorable 

environment for the message of Islam. The study emphasizes that these 

principles remain relevant today, offering guidance for contemporary 

Muslim engagement in global diplomacy, interfaith dialogue, media, and 

institutional initiatives. By reflecting on the practical application of these 

prophetic methods, the article provides a model for addressing modern 

social, political, and intellectual challenges while upholding ethical and 

peaceful principles. 

Keywords: International Diplomacy, Treaty of Hudaybiyyah, Charter of 

Medina, Dawah, Letters of the Prophet 

 

إنّ رسالة الإسلام دعوةٌ عالمية تتجاوز الحدود الجغرافية والأعراق البشرية، ولذلك فإنّ نشرَها  
يقتضي وجودَ علاقاتٍ دوليةٍ منظَّمةٍ قائمةٍ على التفاهم والتعاون. وقد جسّد النبّي صلی الله عليه وسلم  

الدبل فريدًا في  نموذجًا  للعالم  قدَّم  إذ  واقع حياته،  المبدأ في  الحكمة  هذا  التي تمزج بين  الدعوية  وماسية 
السياسية والرحمة الإنسانية. فالمعاهدات التي عقدها مع القبائل والأمم لم تكن مجرّد اتفاقياتٍ وقتية، بل  
كانت وسيلةً لتحقيق المقاصد الشرعية والدعوية، وفهمٍ عميقٍ لسنن الاجتماع البشري وأسس التعامل  

 .بين الشعوب 



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

102 

لقد أرسل النبي صلی الله عليه وسلم عددًا من المكاتيب إلى الملوك والأمراء يدعوهم فيها إلى الإسلام،  
كهرقل ملك الروم، وكسرى ملك فارس، والمقوقس حاكم مصر وغيرهم. ولم تكن تلك الرسائلُ مجردّ  

لإسلامي، إذ أقامتْ جسورَ  دعواتٍ دينية، بل كانت تمثِّّل في جوهرها أسسَ العلاقات الدولية في المنظور ا
التواصل بين الدولة الإسلامية الناشئة وسائر القوى العالمية. ومن خلال هذه المراسلات والوفود، عرض  

لم والعدل والتعايش، دون هيمنةٍ أو استعلاءٍ سياسي   .الإسلام صورتَه الحقيقية القائمة على السِّّ
ـ برهانًً واضحًا على أنّ   كانت معاهدات النبي صلی الله عليه وسلم ـ كصلح الحديبية مثلاً 
الإسلام يقدِّم السَّلام طريقًا للدعوة قبل الحرب، وأنّ الحوارَ والمفاوضة سبيلان لفتح القلوب والعقول قبل  

 تضاعف عدد المسلمين بعد  فتح البلدان. وقد مكّن هذا الاتفاق من نشر الإسلام في أجواءٍ آمنةٍ، حت 
الصلح بأضعافٍ كثيرة، كما تذكر المصادر التاريخية المعتبرة. وهكذا أثبتت التجربة النبوية أنّ السلامَ هو  

 .أبلغُ وسيلةٍ للدعوة، وأنّ الأمنَ والاستقرار هما البيئةُ الطبيعية لنموّ الإيمان
وفي عصرنً الحاضر، تحوّل العالم إلى ما يعُرف بـ"القرية الكونية"، حيث سهَّلت وسائلُ الاتصال  
الحديثة كالإعلام والإنترنت والتبادلات الأكاديمية والعلاقات الدبلوماسية إمكانَ إيصال رسالة الإسلام  

وء مقاصد الشريعة وروح  إلى مختلف الشعوب. فإذا أحسنت الأمةُ المسلمةُ توظيفَ هذه الوسائل في ض
الدعوة، فإنّ الدعوة الإسلامية يمكن أن تمتدّ على نطاقٍ عالميٍّ واسع، وتستعيدَ مكانتها الرائدة في إصلاح  

 .الإنسان والمجتمع
ومن أبرز جوانب العلاقات الدولية في الرؤية الإسلامية الحوارُ الحضاري، إذ لا تقوم الدعوة  
على الإكراه أو الإقصاء، بل على الحوار بالحكمة والموعظة الحسنة تُبرز أنّ أساسَ الدعوة هو الحكمةُ  

لعلاقات الدولية الناجحة  والخلقُ الحسن والمجادلةُ بالتي هي أحسن، وهي ذات المبادئ التي تقوم عليها ا
 .في العصر الحديث 

من   وسيلةٍ  ليست سوى  الدولية  والعلاقاتُ  الإسلام،  رسالة  إلى الله هي جوهرُ  الدعوة  إنّ 
وسائل تحقيقها. وقد جمع النبي صلی الله عليه وسلم في سيرته بين روح الدعوة وحكمة السياسة، فكانت  

الإنسانية.   الكرامة  وحفظ  والوفاء  الإنصاف  في  نموذجًا  وسياسته  للعالمين،  رحمةً  خلال  دعوته  ومن 
لمية، أقام النبي صلی الله عليه وسلم أسسَ دولةٍ قائمةٍ على العدل   المعاهدات والمواثيق والعلاقات السِّّ

 .والحرية والمساواة، فغدت دعوته العالمية دعوةً إلى إنسانيةٍ راقيةٍ لا تعُرف إلا من خلال هدي الإسلام
المعاهدات والمواثيق   الدعوية عددًا من  أبرم رسول الله صلی الله عليه وسلم في مسيرته  لقد 
لم الاجتماعي،   السِّّ المشترك، وترسيخُ  المختلفة، هدفُها تحقيقُ الأمن  القبائل والجماعات  التنظيمية مع 

ناء مجتمعٍ متماسكٍ  وضمانُ حرية المعتقد والعبادة. وتكشف هذه الوثائق عن عمق الرؤية النبوية في ب 



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

103 

قائمٍ على العدالة والتسامح، وعن أنّ الدبلوماسية في الإسلام ليست غايةً في ذاتها، بل أداةٌ لنشر الخير  
 .وإيصال الهداية

 منهج الدعوة الإسلامية وحكمتها التدريجية 
العلماء   ورثها  التي  الوظيفة  الأساسية، وهي  الإسلامي  العمل  أركان  من  إلى الله  الدعوة  إنَّ 
والدعاة عن رسول الله صلی الله عليه وسلم، بوصفها امتدادًا لرسالته الخاتمة. وقد أسّس القرآن الكريم  

وْعِظىةِ  :هذا المنهج على قواعد الحكمة والبصيرة والتدرجّ؛ قال تعالى ةِ وىالْمى "ادعُْ إِلَى سىبِيلِ رىبِ كى بِِلِْْكْمى
وهي آيةٌ جامعةٌ رسمت ملامح الاستراتيجية الدعوية القائمة على     1الْىْسىنىةِ وىجىادِلْْمُ بِِلَّتِِ هِيى أىحْسىنُ" 

 2التعقّل، والرِّفق، ومراعاة أحوال الناس ومستوياتهم الفكرية والاجتماعية. 
إنّ الدعوة الإسلامية لا تقتصر على تبليغ الأحكام أو نقل المعلومات، بل غايتُها إصلاحُ  

ومنذ بزوغ فجر   .القلوب والعقول، وتقويُم الفكر والسلوك، وبناءُ مجتمعٍ مؤمنٍ قائمٍ على العدل والإيمان 
البعثة النبوية، سلك النبي صلی الله عليه وسلم سبيلًا حكيمًا في دعوته، قائمًا على التنظيم والتدرجّ؛  
العقيدة   عليه  تبُنى  الذي  الأساس  لأنهما  بالآخرة،  والإيمان  التوحيد  إلى  الدعوةَ  به  بدأ  ما  أول  فكان 

 3والأخلاق والنظام الاجتماعي. 
وفي المرحلة المكية، اتّّذ النبي صلی الله عليه وسلم أسلوبًا سرياا لتربية نخبةٍ من المؤمنين الصادقين  
الذين حملوا همّ الدعوة في بيئةٍ معاندةٍ، مثل: أبي بكر الصديق، وخديجة بنت خويلد، وعلي بن أبي  

فكان هؤلاء نواةً للجيل الأول الذي بُني عليه صرح    4طالب، وزيد بن حارثة رضي الله عنهم أجمعين. 
 .الإسلام، وغُرست فيهم مبادئُ الصبر والثبات والإخلاص 

اجتماعيٍّ وسياسيٍّ   نظامٍ  إلى  الدعوة  المدينة، تحوّلت  إلى  عليه وسلم  انتقل صلی الله  لما  ثمّ 
متكاملٍ، يهدف إلى بناء الدولة على أساس الإيمان، وترسيخ العدالة، وتنظيم العلاقات بين المسلمين  

حد وهو إعلاء كلمة الله،  وغيرهم. وبهذا تحقّق مبدأ المرونة في الوسائل والثبات في المقاصد؛ فالمقصد وا
 5أما الوسائل فتتغيّر بتغيّر البيئات والظروف. 

قاعدة   وهو  الأحكام،  في  التدرجّ  مبدأُ  الدعوي  المنهج  في  النبوية  الحكمة  دلائل  ومن 
تربوية واجتماعية عميقة، تُراعي طبيعةَ النفس البشرية في الانتقال من حالٍ إلى حال. فقد نزلت  

إليه    أحكامُ الشراب والرّبا والقتال على مراحل متتابعةٍ حت تأهّلت النفوس لقبولها. وهذا ما أشار 
   :الإمام ابن القيم الجوزية بقوله 

"إنّ الشريعة جاءت على التدرجّ في الأحكام والمقاصد، مبناها وأساسها على الحكم ومصالح  
 6العباد ، لأنّ النفوس لا تنتقل من حالٍ إلى حالٍ دفعةً واحدة". 



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

104 

لقد أسّس النبي صلی الله عليه وسلم الإيمان في القلوب قبل تكليف الأجساد بالأعمال،  
فربّّ الصحابة على الإيمان ثم الصبر ثم الهجرة ثم الجهاد، حت تكوّنت بهم الأمة التي حملت الرسالة  

ة في الدعوة  للعالمين. وبذلك يظهر أن التدرجّ النبوي منهجٌ تربويٌّ ودعويٌّ شاملٌ، جمع بين البصير 
   7والرحمة في التطبيق. 

 الأهمية الدعوية للمعاهدات والمواثيق النبوية 
لم بديلاً عن الحرب والاقتتال، إذ جعل من الحوار   إنَّ الإسلام قد أرسى مبدأَ المعاهدة والسِّّ
والتفاهم وسيلةً لتحقيق الأهداف الدعوية والإنسانية. فالمعاهدة في المفهوم الإسلامي ليست مجرد اتفاقٍ  

ووسيل  المشروعة،  المصالح  وتبادل  الثقة  لبناء  مدخلٌ  هي  بل  مؤقّت،  بالحكمة  سياسيٍّ  الحقّ  لعرض  ةٌ 
        8والموعظة الحسنة. 

ومن خلال المعاهدات تبُنى جسورُ التواصل بين الشعوب، وتُهيَّأ الأجواء لتبليغ رسالة الإسلام  
بروحٍ من السلام والتفاهم، بعيدًا عن الإكراه والصدام. وقد تجلّى هذا المفهوم بوضوحٍ في سياسة النبي  

تظُهر سم راقيةٍ،  المواثيق كآليةٍ دعويةٍ  الذي استخدم  الأمةَ  صلی الله عليه وسلم،  احة الإسلام وتُجنِّّب 
 9ويلات الحروب. 

: ميثاق المدينة   أولًا
يُـعَدُّ ميثاقُ المدينة أولَ دستورٍ مكتوبٍ في التاريخ الإسلامي، وضعه النبي صلی الله عليه وسلم  
فور هجرته إلى يثرب، ليكون نظامًا جامعًا ينظِّّم العلاقات بين المهاجرين والأنصار واليهود وسائر سكان  

وقَ والواجبات، وأرست مبادئَ الحرية  المدينة. وقد تضمّن هذا الميثاق نحو سبعٍ وأربعين مادة، نظَّمت الحق
 10الدينية والعدالة الاجتماعية والتعاون في الدفاع المشترك. 

ومن أهم بنوده ما نصَّ على "أنَّ اليهود على دينهم، والمسلمون على دينهم" مما يؤكد على حرية  
وقد كان هذا الميثاق نموذجًا تطبيقياا  11المعتقد وضمان التعايش السلمي في ظلّ الدولة الإسلامية الناشئة. 

للعدالة والرحمة في التعامل مع الآخر، حيث أقُرَّ فيه مبدأُ المواطنة المشتركة على أساس العهد، لا على أساس  
 .الدين أو العِّرق، فجعل من المدينة مجتمعًا مدنياا متماسكًا يجمع بين الأديان تحت مظلة العدالة 

 ميثاق المدينة   ولًا:أ
إنّ ميثاق المدينة لم يكن وثيقةً سياسيةً فحسب، بل كان أيضًا منطلقًا دعوياا عظيمًا؛ فقد    

المعاملة   لقبول الإسلام من خلال  القلوب  السلم والتسامح، وفتح  قيمَ  المشترك، ورسّخ  للعيش  أسّس 
 12الحسنة والوفاء بالعهد، فلم تمض سنتان حت استوسقت جزيرة العرب إسلامًا. 



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

105 

 ثانياا: صلح الْديبية وأبعاده الدعوية 
أما صلحُ الحديبية، فقد كان معاهدةً تاريخيةً أبرمها النبي صلی الله عليه وسلم مع قريشٍ في  

م(، تضمّنت هدنةً لعشر سنوات، واتفاقاً على تأجيل العمرة إلى العام  628السنة السادسة للهجرة )
ورغم أن شروطها بدت قاسيةً على بعض المسلمين، فقد   13القادم، وحريةَ التحالف مع أيٍّ من الطرفين. 

 14"إِّنًَّ فَـتَحْنَا لَكَ فَـتْحًا مُّبِّينًا" :وصفها القرآنُ بأنها فتحٌ مبيٌن، قال تعالى 
" فكان صلح الحديبية من أعظم الفتوح، بل هو الفتح الأعظم.إذ  :قال الإمام ابن القيم الجوزية

 15أمن الناسُ واختلطوا، فبلغت الدعوةكلّ موضع" 
 :وقد ظهرت في هذا الصلح عدة أبعادٍ دعويةٍ عميقة، من أهمها ما يأت 

 الدعوة من خلال السِ لم لً الْرب 
والتعليم،   للدعوة  تفرّغوا خلالها  الأمن،  من  فرصةَ عشرِّ سنواتٍ  المسلمين  الصلحُ  منح  لقد 

ومن هنا بدأ النبي صلی الله عليه وسلم   .فانتقل الإسلام من مرحلة الدفاع إلى مرحلة التبليغ الحرّ والمنظَّم
الفرس،   الروم، وكسرى  قيصر  مثل  إلى الإسلام بالحكمة واللين،  إيّاهم  داعيًا  الملوك والزعماء،  بمراسلة 

 16والنجاشي، والمقوقس وغيرهم. 
 تهيئة المناخ الًجتماعي للدعوة

من بنود الصلح السماحُ للقبائل بالتحالف الحرّ، فاختارت قبيلة خزاعة الانضمام إلى المسلمين،  
مما زاد من اتّساع النفوذ الدعوي والاجتماعي للإسلام. وبهذا أصبحت القبائل تقترب من المسلمين عبر  

 17التعامل والمصاهرة، فانتشرت القيم الإسلامية عملياا قبل أن تفُرض بالقوة. 
 إظهار القوة الأخلاقية للإسلام

رغم أن بعض الشروط كانت ظاهرها قاسية كإعادة من يأت مسلمًا من قريش دون إذن وليّه  
فإن النبي صلی الله عليه وسلم التزم بها بكل أمانة، فكان ذلك دليلًا على سموّ الخلُُق وصدق الالتزام  

ك؛ إذ أبّ النبي  بالعهود، وهو ما أثرّ في قلوب المشركين. ومشهد أبي جندل رضي الله عنه مثالٌ على ذل
 18صلی الله عليه وسلم أن ينقض شرطاً من الشروط، إعلاءً لقيمة الوفاء بالعهد. 

 الدعوة بِلًختلاط الًجتماعي والتواصل الإنسان 
الناس   فاختلط  والمدينة،  مكة  بين  والسفر  بالتواصل  والمشركين  للمسلمين  الصلح سمِّح  بعد 
وتعرفّوا إلى الإسلام عن قرب، فكان لذلك أثرٌ بالغٌ في دخول أعدادٍ كبيرةٍ في الإسلام. يقول المؤرخون:  

  19  .ةإن عدد من أسلم بعد الحديبية في عامين فاق عدد من أسلم في جميع السنوات السابق 



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

106 

 الًنطلاقة العالمية للدعوة الإسلامية 
لقد مهّد صلح الحديبية الطريق أمام العهد الدعوي العالمي، إذ أرسل النبي صلی الله عليه وسلم  
بعده الرسائل إلى الملوك في الشرق والغرب، يدعوهم إلى التوحيد. فكان هذا الحدث نقطةَ تحوّلٍ محورية  

 20  .، والأمانة، والرحمة في تاريخ الدعوة، إذ ثبت أن الإسلام لا ينتشر بالسيف، بل بالحوار، والقدوة 
 المعاهدات النبوية مع القبائل اليهودية في المدينة 

لقد أقام النبي صلی الله عليه وسلم بعد هجرته إلى المدينة علاقاتٍ سياسيةً منظَّمة مع القبائل  
اليهودية المقيمة فيها، مثل بني قينقاع، وبني النضير، وبني قريظة، وذلك من خلال سلسلةٍ من المعاهدات  

 والواجبات.  التي هدفت إلى تحقيق التعايش السلمي وضمان الأمن الداخلي وتنظيم الحقوق 
 :وقد نصَّت هذه المعاهدات على مبادئ أساسية، من أهمها

 .الالتزام بالدفاع المشترك عن المدينة ضد أيّ عدوان خارجي •
 .ضمان الحرية الدينية لجميع الأطراف دون إكراهٍ أو تمييز •
 التحاكم إلى رسول الله صلی الله عليه وسلم في حال وقوع أيّ نزاعٍ بين الأطراف المتعاقدة.  •

 :وجاء في نصوص هذه المعاهدات كما نقل ابن هشام
 21"لليهود دينهم وللمسلمين دينهم، إلا من ظلم وأثم فإنه لا يُجيره إلا نفسه" 

وهذا النصّ يعُدّ دليلًا صريًحا على أن الدولة الإسلامية في المدينة لم تكن دولةً دينيةً مغلقة، بل كانت  
 .دولةً مدنيةً تعدديةً قائمةً على العهد والعدل، تكفل الحقوق لجميع رعاياها مهما اختلفت أديانهم

ومن خلال هذه المواثيق أسّس النبي صلی الله عليه وسلم نموذجًا متقدّمًا في الإدارة المتعددة  
الأديان )التعددية الدينية(، حيث ظلّ اليهود يمارسون شعائرهم بحرية، ويتمتعون بحماية الدولة ما داموا  

ناء نظامٍ قانونٍّ شاملٍ يقوم على  ملتزمين بالعهد. وقد وصف المؤرخون هذه المرحلة بأنها البداية الفعلية لب
 22  .مبدأ المواطنة والعدالة

إنّ هذه المعاهدات كانت خطوةً دعويةً بامتياز؛ إذ أبرزت للناس أن الإسلام دينُ عدلٍ لا قهر،  
ودينُ عهدٍ لا غدر، وأن السلم والوفاء أساسُ العلاقات بين المسلمين وغيرهم. وقد كان لهذه السياسة أثرٌ  

 خل المدينة. بالغٌ في تقوية دعائم الدولة الناشئة، وفي كسب ثقة الطوائف المختلفة دا
 المعاهدات النبوية مع الجماعات النصرانية 

أبرم النبي صلی الله عليه وسلم جملةً من العهود والمواثيق مع الطوائف النصرانية داخل الجزيرة  
وقد جاءت   .عهد نجران، وعهد رهبان جبل سيناء، وبعض قبائل الشام  :العربية وخارجها، ومن أبرزها



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

107 

هذه العهود في صيغةٍ مكتوبةٍ تحفظ للطرفين الأمن والكرامة والحرية الدينية.ونصَّت تلك الوثائق على  
 :مبادئَ ساميةٍ من أهمها

"أنَّ أرواحهم وأموالهم وكنائسهم ورهبانهم في ذمّة الله ورسوله، وأنه لا يكُره أحدٌ منهم على دينه، ولا  
 23يتُعرّض لهم في عباداتهم، ولا يهُدم لهم بيعةٌ أو كنيسة" 

ويُـعَدّ هذا النصّ من أقدم النماذج القانونية التي أرست مبدأ العدالة بين الأديان وحماية الأقليات  
الدينية في ظل الدولة الإسلامية. فهذه المواثيق لم تكن مجرد اتفاقات سياسية، بل كانت وثائق إنسانية  

 لذمة في العصور اللاحقة. حضارية تعُبّر عن احترام الإسلام للتنوعّ الديني، وتؤسس لحقوق أهل ا 
ضمانًتٍ   وفّرت  إذ  النصرانية،  الإسلامية  للعلاقات  متوازنًً  إطاراً  العهود  هذه  شكّلت  لقد 
للحياة الكريمة ولحرية الاعتقاد والعبادة، وفي المقابل ألزمت الجماعات النصرانية بالمواطنة الصالحة والالتزام  

 وهذا ما جعلها نماذجَ مبكّرةً للتعايش الديني والتبادل الحضاري في التاريخ الإنسان.  .بالوفاء بالعهد
ويمكن القول إنّ هذه المعاهدات لم تكن فقط حمايةً للنصارى، بل كانت أيضًا فرصةً دعويةً  
وتربويةً أظهر فيها الإسلام وجهه السلمي القائم على العدل، مما ساهم في نشر القيم الأخلاقية وتقوية  

 الثقة المتبادلة بين المسلمين وغيرهم. 
 المعاهدات والمواثيق مع القبائل والدول العربيةالأخرى 

إلى   ومعاهدات  عليه وسلم رسائل  النبّي صلی الله  بعث  الإسلامية،  الدعوة  عالمية  في ضوء 
القبائل العربية وإلى ملوك ورؤساء الدول المجاورة، كالروم، وفارس، ومصر، والحبشة. وكانت هذه الرسائل  

تنظيم العلاقات  ذات طبيعة مزدوجة: دعوية وسفارية في آنٍ واحد، إذ جمعت بين تبليغ رسالة الإسلام و 
"هي رسائل  :الدولية والتجارية على أسسٍ من العدل والسلام. وقد وصف ابن القيم هذه المكاتبات بقوله

 24دعوية سياسية جمعت بين الدعوة والإصلاح والعلاقات الدولية"  
وقد تضمّنت تلك الرسائل دعوةً صريحة إلى الدخول في الإسلام، مقرونةً بعرضٍ للسلم والتعاون  
والتعايش المشترك، دون إكراهٍ أو تعالٍ. وهكذا تجلّى من خلالها المنهج الدعويّ العالميّ للنبي صلی الله  

 .إلى الإنسانية جمعاء عليه وسلم، القائم على الحوار، والاحترام المتبادل، وتوسيع آفاق الدعوة 
 المعاهدات المختصرة في السيرة النبوية صلی الله عليه وسلم 

النبي صلی الله عليه   التي عقدها  المؤقتة  المعاهدات  النبوية نماذجُ أخرى من  السيرة  وفي 
وسلم، كاتفاقات تأمين الطرق للقوافل التجارية، ومعاهدات وقف القتال المؤقتة، أو التحالفات  
التي  الشاملة  الدعوية  السياسة  من  تمثّل جزءاً  الاتفاقات  القبائل. وكانت هذه    الجزئية مع بعض 



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

108 

انتهجها النبي صلی الله عليه وسلم، والتي هدفت إلى ترسيخ مبادئ الأمن، وضمان حرية التبليغ،  
 .وإقامة العدل بين الفئات المختلفة في المجتمع 

لم الاجتماعي،   القانونية للأمن والسِّّ أرَسَى صلی الله عليه وسلم الأسسَ  المعاهدات  فبهذه 
وربط العمل السياسي بالدعوة والإصلاح، وجعل من "المعاهدة" وسيلةً دعويةً راقية تُبرز روح الإسلام  

 .في التعامل والتعاون 
 خلفية المكاتيب النبوية على صاحبها الصلاة والسلام: 

النبيُّ محمد صلی الله عليه وسلم من   انتقل  بدأ الجانبُ الدولي في الدعوة الإسلامية حينما 
مرحلة الدعوة داخل الجزيرة العربية إلى مرحلة التبليغ العالمي، فبعد أن استقرّ الإسلام في الداخل وأصبحت  

ملوك وأباطرة العالم برسائل دعوية  المدينة المنوّرة مركز الدولة الإسلامية، توجّه صلی الله عليه وسلم إلى  
تحمل دعوةَ التوحيد ورسالةَ الإسلام الخاتمة. وقد تّم ذلك حين برز الإسلامُ كقوةٍ اجتماعية وسياسية  
منظَّمة، تمتلك نظاماً قانونياً وأخلاقياً واضحاً. وكانت القوى العظمى آنذاك هي الإمبراطوريةُ الرومانية  

الف والإمبراطوريةُ  )المقوقس(،  )قيصر(،  مصر  وحكومةُ  )النجاشي(،  الحبشة  ومملكةُ  )كسرى(،  ارسية 
يدعوهم فيها إلى الإسلام، فكانت تلك المكاتيبُ اللبنةَ   فأرسل إليهم النبي صلی الله عليه وسلم كتباً 

 الأولى في بناء الدعوة الإسلامية العالمية. 
 الأهمية الدعوية للمكاتيب النبوية: 

في السنة السادسة أو السابعة للهجرة، وبعد صلح الحديبية الذي أرسى حالةً مؤقتةً من السلم  
بين المسلمين وقريش، استثمر النبي صلی الله عليه وسلم هذا الظرفَ التاريخي لتوسيع دائرة الدعوة خارج  

عليه وسلم أن المرحلة التالية  الجزيرة العربية. فبعد أن بلغ الإسلامُ معظم القبائل العربية، رأى صلی الله  
هي إيصال رسالة الإسلام إلى الملوك والحكّام في الخارج. وقد ذكر ابن سعدٍ رحمه الله أن النبي صلی الله  
عليه وسلم بعث بعد السنة السادسة للهجرة كتباً إلى عددٍ من الملوك، حملَها إليه صفوةٌ من الصحابة  

محمد   :نت تلك الرسائل مختومة بخاتٍم خاص من الفضة نقُش عليهرضي الله عنهم كمبعوثين رسميين، وكا
ذ خصيصاً لهذا الغرض.  25رسول الله، اتُّّ

لم تكن هذه المكاتيب مجرّد دعواتٍ دينيةٍ خالصة، بل كانت أيضاً عملًا دبلوماسياً مؤسَّساً  
الناشئة، من   الدولة الإسلامية  إذ مثلّت تحوّلًا نوعياً في سياسة  على مبدأ الحوار والتواصل الحضاري، 

 . مرحلة المواجهة المحدودة إلى مرحلة الدعوة العالمية بالحكمة والموعظة الحسنة
 



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

109 

 العلاقة بين الدعوة والمعاهدات والمواثيق في السيرة النبوية 
إنَّ دراسة السيرة النبوية الشريفة تبُينِّّ أن النبيَّ صلی الله عليه وسلم لم يكن مبلغًا دينياا فحسب،  
بل كان مؤسسًا لنظامٍ عالميٍّ متكاملٍ، يقوم على العدل، والتسامح، والتعايش السلمي، واحترام الإنسان،  

الله عليه وسلم كانت مشروعًا حضارياا  بغضِّّ النظر عن عِّرقه أو ديانته. فالدعوة في منهج النبي صلی  
وقد تجلت هذه الرؤية  .شاملًا، استهدف بناء الإنسان والمجتمع والدولة على أسسٍ ربانيةٍ وأخلاقيةٍ متينةٍ 

 :في جانبين متكاملين
المعاهدات والمواثيق من جهةٍ، والرسائل والمكاتيب من جهةٍ أخرى. فالمعاهدات مثلت           

الجانب الداخلي والتنظيمي للدعوة، أما المكاتيب فكانت امتدادًا عالمياا لها. وكلاهما يلتقيان في الهدف  
 .الأسمى، وهو إيصال رسالة الإسلام بالحكمة والسلم لا بالعنف أو الإكراه

: ميثاق المدينة الأساس الداخلي للدعوة السلمية   أولًا
بعد الهجرة إلى المدينة المنورة، بادر النبي صلی الله عليه وسلم إلى وضع وثيقةٍ جامعةٍ، تُـعَدُّ في  
" في التاريخ. اشتملت على تنظيم العلاقات بين المسلمين   الفكر السياسي المعاصر أولَ "دستورٍ مدنٍّ

العام،    واليهود والمشركين من سكان المدينة، وبيَّنت الحقوق والواجبات، وضمنت الدين والأمن  حرية 
 .والتعاون على الدفاع المشترك 

قال ابن هشام"وكتب رسول الله صلی الله عليه وسلم كتابًا بين المهاجرين والأنصار وادع فيه  
 26اليهود، وعاهدهم على أن لا يظُلموا ولا يظُلموا" 

وهذا الميثاق لم يكن اتفاقاً سياسياا محضًا، بل كان خطوةً دعويةً عميقة، أرست أسسَ السلم  
الاجتماعي الذي يعُد شرطاً أساسياا لأيِّّ دعوةٍ نًجحةٍ. لقد أراد النبي صلی الله عليه وسلم أن يجعل  

تبادل، ليكون ذلك في حد ذاته  من المدينة نموذجًا حياا لمجتمعٍ يقوم على العدالة والتكافل والاحترام الم 
 .دعوةً صامتةً إلى الإسلام 

 ثانياا: صلح الْديبية الدعوة عبر السلام الخارجي
كان صلح الحديبية في السنة السادسة للهجرة منعطفًا تاريخياا في مسيرة الدعوة الإسلامية.  

 27فرغم أن شروطه بدت في ظاهرها مجحفةً بالمسلمين، فإن الوحي وصفه بـ الفتح المبين. 
، وأوجد جواا من الثقة السياسية بين قريش   فقد ضمن هذا الصلح للمسلمين حريةَ الحركةِّ والتنقلِّ والتبليغِّ

فلم تمض سنتان حت دخل الناس في دين الله أفواجًا، وازداد عدد المسلمين  » :والمسلمين. يقول ابن هشام
 28أضعافاً مضاعفةً". 



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

110 

وذلك يبرهن أن البيئة السلمية هي أكثر نفعًا في نشر الدعوة من بيئة الصراع. لقد اختار النبي صلی الله  
عليه وسلم طريق السلام ليُمهِّّد لفتح القلوب قبل فتح البلدان، فكان الحديبية بحقٍّ فتحًا دعوياا قبل أن  

 .يكون فتحًا عسكرياا 
 ثالثاا: المعاهدات القبلية توسيع دائرة الدعوة بِلأمن والتفاهم 

عقد النبي صلی الله عليه وسلم معاهداتٍ عديدةً مع القبائل العربية حول المدينة وخارجها، وكان  
 .لكلٍّ منها بعُدٌ دعويٌّ واضحٌ، حيث ضمنت الاستقرار، ومهَّدت لانتشار الإسلام بالحوار والمخالطة 

 )أ( معاهدة بن ضمرة 
عقدها النبي صلی الله عليه وسلم في وادي ينبع، ونصت على أن لا يغُزَى بنو ضمرة، ولا يغُزون  

وكانت هذه المعاهدة أولى الخطوات في ترسيخ الأمن في شمال  29.  المسلمين، وأن يتعاونوا في حال الاعتداء 
ه طاقاته إلى تبليغ الدعوة دون خوفٍ من الخلف   .المدينة، مما أتاح للنبي صلی الله عليه وسلم أن يوُجِّّ

 )ب( معاهدة بن أشجع 
، حيث تم الاتفاق على السلم وعدم الاعتداء، وعلى التعاون في رد   وكانت ذات طابعٍ دفاعيٍّ وتحالفيٍّ

 30العدوان الخارجي. 
القبلية وسيلةً   الدبلوماسية  استخدم  عليه وسلم  النبي صلی الله  أن  توضح  المعاهدات  وهذه 

، لا مصلحةً سياسيةً ضيقةً   .لتحقيق هدفٍ دعويٍّ
 رابعاا: البُعد العالمي للدعوة من خلال المكاتيب النبوية  

النبي صلی الله عليه وسلم إلى توسيع نطاق الدعوة خارج الجزيرة   بعد صلح الحديبية، اتجه 
 :العربية، فبعث برسائل إلى ملوك العالم آنذاك، مثل

الفرس،النجاشي ملك الحبشة،المقوقس حاكم مصر،المنذر بن ساوي   الروم،كسرى ملك  هرقل قيصر 
 .حاكم البحرين
"بعث رسول الله صلی الله عليه وسلم دحية بن خليفة الكلبي إلى هرقل بكتاب يدعوه    :قال ابن سعد 

 31" فيه إلى الإسلام 
 وهذه الرسائل لم تكن مجرد دعواتٍ دينيةٍ، بل كانت تحمل روح الحوار الحضاري والسلم الدبلوماسي. 

الرسائل تعدّ "أول نماذج الدعوة الإسلامية في الإطار   وقد أشار الدكتور محمد حميد الله إلى أن هذه 
 32الدولي المنظَّم" 

file:///C:/Users/COMPUTER%20INN/Desktop/اسالیب%203.docx%23user-content-fn-5


 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

111 

لقد أثبت النبي صلی الله عليه وسلم من خلال منهجه المعاهدات أن السلام هو الأصل في  
الدعوة، وأن الحرب لا تكون إلا استثناءً عند الضرورة القصوى. فالمعاهدات التي عقدها صلی الله عليه  

لاعتناق الإسلام عن    وسلم مع القبائل والأمم المختلفة رسَّخت الثقة المتبادلة،ومهَّدت الطريق أمام الناس
وعدالته   الإسلام  عدل  إظهار  من  المواثيق  تلك  مكَّنت  إكراه. كما  أو  رهبةٍ  عن  لا  واطمئنانٍ  قناعةٍ 
الاجتماعية والسياسية في الواقع العملي، فشاهد الناس في سلوك النبي صلی الله عليه وسلم نموذجًا حياا  

لك المعاهدات أنموذجًا يُحتذى به في العلاقات  للإنصاف، والتسامح، والوفاء بالعهد. وقد أصبحت ت
الدولية الحديثة، لما قامت عليه من مبادئ المعاملة بالحسنى، واحترام الآخر، والالتزام بالمواثيق. وهكذا  
الإيمان   الرحمة والحكمة، وبين  والاتفاق، وبين  الدعوة  منهجه بين  عليه وسلم في  النبي صلی الله  جمع 

 .كان بحقٍّ رسول السلام ومعلّم الإنسانية في إدارة العلاقات بين الأمم والشعوب والسياسة الراشدة، ف
 المنهج الدعوي الشامل للنبي صلی الله عليه وسلم وحكمته في مخاطبة الأمم 

لقد اتبع رسولُ الله صلی الله عليه وسلم في تبليغ رسالته منهجًا شمولياا وحكمةً دعويةً بليغةً  
تراعي الظروف، والأشخاص، وطبيعة المرحلة. ومن أبرز معالم هذا المنهج الموقعيةُ في الدعوة واستثمارُ  

الح أعقبت صلح  التي  الهدنة  فترةَ  عليه وسلم  استغلَّ صلی الله  إذ  الرسل  الفرص؛  فبدأ بإرسال  ديبية، 
هم إلى الإسلام في أجواءٍ يسودها الأمن   والكتب إلى الملوك والأمراء في داخل الجزيرة وخارجها، داعيًا إياَّ

 .وكان ذلك التحرك أولَ خطوةٍ عمليةٍ في التبليغ العالمي للإسلام 33والاستقرارَ 
لـ نفسيات الأقوام وطبيعة المخاطبَين؛   كما تميّزت دعوته صلی الله عليه وسلم بفهمٍ عميقٍ 
فكان يوُجّه كلامه بحسب عقيدة كل أمةٍ ومستواها الثقافي. ففي رسائله إلى هرقل عظيم الروم والنجاشي  

أكّد على وحدة الرسالات الإلهية واستمرارية دعوة الأ النصارى  نبياء، فقال في  ملك الحبشة وهما من 
كتابه إلى هرقل"أسلم تسلم يؤتك الله أجرك مرتين، فإن توليت فإن عليك إثم الأريسيين،" وهو تأكيدٌ  

 34على دعوة التوحيد التي جاء بها جميع الأنبياء. 
وأما كسرى ملك فارس وهو من عبدة النار فقد وجَّه إليه صلی الله عليه وسلم رسالةً تحمل  

"بسم الله الرحمن الرحيم، من محمد رسول الله إلى كسرى عظيم فارس،   :تحديًا عقدياا واضحًا، بدأها بقوله 
سلام على من اتبع الهدى وآمن بالله ورسوله"فلم يقبل كسرى الرسالة ومزقها، فدعا عليه النبي صلی الله  

 35عليه وسلم قائلًا"مزق الله ملكه". 
وقد أشار محمد حميد الله إلى أن النبي صلی الله عليه وسلم راعى في مراسلاته الدبلوماسية  
اختلافَ المعتقدات والثقافات، فكانت رسائله نموذجًا للحوار الحضاري الراقي، إذ جاءت صيغةُ الخطاب  

 .36نبذ الشرك  إلى الملوك النصارى بصيغة التوحيد والوحي، وإلى المجوس بصيغة الدعوة الصريحة إلى



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

112 

وهكذا يظهر أن النبي صلی الله عليه وسلم كان في دعوته يجمع بين البصيرة والموقعية، والحكمة             
والسياسة الراشدة، فكان خطابه جامعًا بين عمق الإيمان ودقة الفهم الإنسان، مما جعل رسالته تّاطب  

 .العقل والضمير معًا 
لقد مثَّلت مكاتيب النبّي صلی الله عليه وسلم ومعاهداته الأساسَ الأولَ للدبلوماسية الإسلامية           

في بعدها الدولي؛ إذ لم تكن دعوته صلی الله عليه وسلم محصورةً في حدود الجزيرة العربية، بل تجاوزت  
يه وسلم في تبليغ رسالته على التواصل  إلى الملوك والسلاطين في أطراف المعمورة. فقد اعتمد صلی الله عل 

الرسمي من خلال المكاتيب والوفود، فكانت تلك المراسلات تجسيدًا لسياسةٍ دعويةٍ راشدةٍ تُبرز الوجهَ  
 .السلميَّ للإسلام، وتؤسسُ لعلاقاتٍ قائمةٍ على الاحترام المتبادل، والعدل، والوفاء بالعهد

لقد أرسل صلی الله عليه وسلم كتبه إلى هرقل عظيم الروم، وكسرى ملك فارس، والمقوقس            
التوحيد،   التي تدعو إلى  حاكم مصر، والنجاشي ملك الحبشة، وغيرهم، مبينًا لهم رسالةَ الإسلام 

يب لم تكن  والعدل، والتعاون على البّر والتقوى. وقد أشار المؤرخون المسلمون إلى أن تلك المكات 
بين   العلاقات  تنُظِّّم   ، ودبلوماسيٍّ سياسيٍّ  طابعٍ  ذات  أيضًا وثائقَ  بل كانت  دينية،  دعواتٍ  مجرّد 

كتب رسول الله صلی  " الدولة الإسلامية الناشئة وسائر الكيانًت الدولية المعاصرة. يقول البلاذري 
  "نٌ لحكم الإسلام وسيادته في الأرض الله عليه وسلم إلى الملوك يدعوهم إلى الإسلام، وكان في كتبه بيا 

ويذكر ابن كثير أنّ "هذه المكاتيب والمعاهدات كانت من دلائل نبوّته، إذ جمعت بين الدعوة   37
 38والسياسة والرحمة والعدل". 

وبذلك أرست هذه الوثائق النبوية أسسَ العلاقات الدولية في الإسلام، التي امتدّت بعد ذلك  
لم، والوفاء، والتعامل الراشد مع الأمم  .في العصور الراشدة والعباسية على ذات النهج، القائم على السِّّ

يعاا" :وإنّ هذا المنهج النبوي إنما ينبثق من قول الله تعالى  39"قُلْ يَى أىي ُّهىا النَّاسُ إِن ِ رىسُولُ اللََِّّ إِلىيْكُمْ جَىِ
فكانت هذه المكاتيب والمعاهدات الترجمةَ العمليةَ لهذا الخطاب القرآنّ العالميّ، حيثُ جسّد  
لمية في بناء النظام   النبي صلی الله عليه وسلم برسالته وسياسته مفهومَ الشمولية في الدعوة، والمشاركة السِّّ

 .الإنسان العادل
لقد أصبحت الدولة الإسلامية في المدينة المنوَّرة مركزاً عالمياا للدعوة، تنطلق منها أنوارُ الهداية     

ه العالم نحو   إلى الآفاق، لا بوصفها دولةً سياسيةً فحسب، بل بوصفها منارةً روحيةً وفكريةً وأخلاقيةً توُجِّّ
لام إلى الملوك والأمم، حاملةً معها دعوةً تقوم  قيم الإيمان والإنسانية. ومن المدينة امتدَّت رسائلُ الإس 

 .على الحكمة والموعظة الحسنة، وتوازنٍ دقيقٍ بين الثوابت العقدية والمصالح الإنسانية
 :فقد لخَّص النبي صلی الله عليه وسلم سياسةَ الدعوة الإسلامية في ثلاثة أصولٍ جامعة



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

113 

 بيانُ العقيدة بوضوحٍ وتدبرٍّ وحكمة، دون إكراهٍ أو تعصّب.  :أوّلها 
 ترسيخُ العدل والمساواة في التعامل مع الناس على اختلاف أجناسهم وأديانهم.  :وثانيها
لم والحوار والتفاهم المشترك :وثالثها  .إقامةُ العلاقات الدولية على أسسٍ من السِّّ

وهكذا تحوَّلت المدينة المنوّرة إلى قلبٍ نًبضٍ للدعوة العالمية، يجمع بين الإيمان والسياسة، وبين الرسالة  
 .والإنسان، في نموذجٍ حضاريٍّ فريدٍ لم تعرف له البشرية مثيلًا 

 الًستفادة من القيم النبوية في الواقع الدعوي المعاصر 
لم،   الدعوة، والحكمة، والسِّّ متكاملة بين  النبّي صلی الله عليه وسلم وحدةٌ  تتجلّى في سيرة 
والدبلوماسية، إذ لم تكن هذه الجوانب منفصلةً، بل شكّلت نظامًا متناسقًا يخدم غايةً واحدة هي تبليغ  

 .رسالة الإسلام للعالمين
الوسائل   أنجع  من  عليه وسلم  النبوية في عصره صلی الله  والمكاتيبُ  المعاهداتُ  فقد كانت 
لتحقيق الأمن والاستقرار، ونشر الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة، وإقامة العلاقات على أساس العدل  

 .والاحترام المتبادل 
وما زالت تلك المبادئُ تمثّلُ إلى يومنا هذا منهجًا عالمياا يصلح أن يكون دليلًا للأمة الإسلامية  
في تعاملها مع الأمم الأخرى، إذ ترُسي قواعد السلام، والحوار، والتعايش والتبليغ الراشد في عالٍم تشتدّ  

 :للقيم النبوية فيما يلي  حاجتُه إلى هذه القيم النبوية الراقية، وتتمثّل المبادئ الدعوية 
 المنهج التدر جي  في الدعوة 

يظُهرُ التأمُّلُ في السيرةِّ النبويةِّ أنَّ الدعوةَ الإسلاميةَ قامت على مبدأي التدرجّ والحكمة، وأنَّ  
المعاهداتِّ والمواثيقَ النبوية كانت تجسيدًا عملياا لهذين المبدأين. فلم يفرض النبي صلی الله عليه وسلم  

الدعوةِّ الفردية إلى الدعوةِّ الجماعية، ثم إلى    الدعوةَ بالقوّة أو الإكراه، بل نشرها بأسلوبٍ تدريجيٍّ من 
لقد كانت تلك المعاهدات بمثابة جسورٍ دعويةٍ مهّدت  .المستوى العالمي في إطارٍ من السلام والحوار البنّاء

بين   والتفاهم  التواصل  أبواب  وفتحت  والاستقرار،  الأمن  من  مناخًا  وأقامت  الإسلام،  لنشر  الأرضيّة 
 .الشعوب والقبائل 

 وتجل ى هذا التدر جُ في ثلاث مراحل أساسية 
ففي المرحلةِّ الأولى، أرسى صلی الله عليه وسلم الأمنَ الداخليَّ من خلال المعاهدات المدنية  

 .التي نظّمت العلاقة بين المسلمين واليهود وسائر سكان المدينة 
لم   .ثم في المرحلة الثانية، جاءت صلح الحديبية التي فتحت المجال أمام انتشار الدعوة في أجواء السِّّ



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

114 

وفي المرحلة الثالثة، وجّه صلی الله عليه وسلم الرسائل والوفود إلى الملوك والحكام، حاملًا رسالةَ  
 .الإسلام إلى المستوى الدولي 

وهكذا أرست المواثيق النبوية أسسَ سياسةٍ دعويةٍ راشدةٍ قائمةٍ على الحكمة، والتدرجّ، والوفاء بالعهد،  
 .فجمعت بين الدعوة والإصلاح، وبين السياسة والمبادئ

  الدبلوماسية الدعوية
القلوب،   إقناع  الثقافي، بل  ليسَ الغلبةُ السياسيةُ أو الاستعلاءُ  أنَّ هدفَ الدعوة الإسلامية 
وترسيخُ القيمِّ في النفوس من خلال الحوارِّ العقلانِّّ والقدوةِّ الأخلاقيةِّ والعدالةِّ العملية. لذلك ينبغي على  

المكالمـة   :لوماسيةُ الدعوية"، تكون محورهاالدول الإسلامية في عصرنً تبنُي سياسةٍ خارجيةٍ تُسَمَّى "الدب 
يرةِّ   الحضارية، واحترامُ الأديان، وتحكيمُ مبادئِّ العدل الدولي، لا السعيُ للتوسع أو الهيمنة. إنَّ تجاربَ السِّّ
النبوية من مخاطباتٍ ورسائلٍ ومعاهدات توفرّ نموذَجًا تاريخياا يسُتَخدَم كمرجعٍ عمليٍّ لاستراتيجيةٍ تجمعُ  

صُ المصالحَ السياسية في ضوء مقاصد الشريعة وضرورات  ب ين الحكمة والرأفة والالتزام بالعهود، بحيث تُمحِّّ
 .السلم العالمي 

 إعادةى بناءِ النِ ظامِ الًجتماعي في المجتمعاتِ الإسلامية 
المجتمعاتِّ الإسلامية تقتضي استلهامَ نموذجِّ ميثاقِّ المدينة الذي يُـعَدّ في حقيقته أوّلَ وثيقةٍ  
لمي، والعدالةِّ الاجتماعية قبل قرونٍ من صدور   إنسانيةٍ شاملةٍ أرست مبادئَ الحريةِّ الدينية، والتعايشِّ السِّّ

ثاقُ رؤيةً نبويةً سبَّاقةً في تنظيم العلاقة بين  المواثيقِّ الدولية الحديثة لحقوق الإنسان. لقد جسَّد هذا المي 
 .مختلف الفئات الدينية والاجتماعية على أساس المواطنة والكرامة الإنسانية 

نظامٍ   من خلال  القيم  تلك  إحياءَ  تعُيدَ  أن  اليوم  الإسلاميةِّ  المجتمعاتِّ  على  فإنّ  ثَمَّ،  ومن 
اجتماعيٍّ يقوم على التسامح، والمساواة، وضمانِّ الحقوق لجميع المواطنين بغضِّّ النظر عن معتقداتهم أو  

لمِّ والإصلاحِّ لا أداةَ  راع والانقسام انتماءاتهم، لتكونَ الشريعةُ في جوهرها مصدرَ السِّّ  . الصِّّ
  استخدام الإعلام كأداة دعوية  

فكما كانت   العالم.  إلى  الإسلام  رسالةِّ  لإيصالِّ  الحديث  العصرِّ  في  الوسائل  أهمِّّ  من  يُـعَدُّ 
مكاتيبُ النبي صلی الله عليه وسلم نموذجاً راقياً في تبليغ الدعوة عبر الوسائل السياسية والدولية، فإنّ  

 الحوارِّ بين الأديانِّ والثقافات. لقد  الإعلامَ اليوم يمكن أن يقومَ بالدورِّ نفسه في نشرِّ قيمِّ الإسلام وتعزيزِّ 
بيَّنت تلك المكاتيبُ أنَّ الدعوةَ لا تقتصرُ على الجانبِّ الديني فحسب، بل تشملُ أيضاً ميادين العلاقات  

 .الدولية، والسفارة، والتواصل الحضاري



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

115 

العالم   ومن هذا المنطلق، فإنَّه ينبغي على المؤسساتِّ الدبلوماسية، والجامعات، والمراكز العلمية في 
الإسلامي أن تضعَ سياسةً إعلاميةً ودعويةً مستنيرةً تستلهمُ من سيرةِّ النبي صلی الله عليه وسلم مبادئَ الحكمة،  

 .منبراً للتقريب لا للتنافر، وللإقناع لا للإكراه   والموعظة الحسنة، واحترامِّ الإنسان، بحيث يُصبح الإعلامُ 
 عظمة الأخلاق 

إنَّ أعظمَ ما اتسمت به قيادةُ رسولِّ الله صلی الله عليه وسلم هو الثقةُ المطلقةُ التي استمدَّها  
من صدقِّه وأمانتِّه وعدلِّه، حت اعترفَ بها أعداؤه قبلَ أتباعِّه. لقد كان صلی الله عليه وسلم قدوةً في  

، فجمع ب ، والرحمةِّ في التعاملِّ ، وبين الحزمِّ  الوفاءِّ بالعهدِّ، والعدلِّ في الحكمِّ يَن قوةِّ الإيمانِّ ورقةِّ القلبِّ
العقولِّ  قبلَ  القلوبِّ  إلى  تنفذُ  الدعوةَ  جعلَ  الذي  هو  العظيمُ  الخلُُقُ  وهذا  واحدٍ.  آنٍ  في   .واللينِّ 

وفي عصرِّنً الحاضر، لا يمكنُ أن تنجحَ الدعوةُ الإسلاميةُ إلا إذا كان الداعيةُ صادقَ القول، حكيمَ        
ياً بالنبيِّّ صلی الله عليه وسلم في سيرتِّه القياديةِّ والأخلاقيةِّ. إنَّ تحسيَن صورةِّ  الفعل، أميَن   الخلُُق، متأسِّّ

الإسلامِّ في العالم، وتعزيزَ ثقته بين الأمم، لا يتحققُ إلا حينما يكونُ الخطابُ الدعويُّ مؤسساً على  
لذا، فإنَّ على العلماء، والدعاة، والمؤسسات الإسلامية أن يجعلوا   .الصدقِّ والرحمةِّ والالتزامِّ الأخلاقيّ 

هذا الرصيدَ الأخلاقيَّ النبويَّ محوراً لسياساتهم الفكرية والإعلامية والدعوية، لأنه هو القاعدةُ التي تبُنى  
 عليها حضارةُ الإيمانِّ والإنسان. 

      الدبلوماسية قائمة على العدلِ والشفافيةِ والوفاءِ بِلعهد
 :إنَّ جوهرَ الدبلوماسيةِّ في سيرةِّ النبيِّّ صلی الله عليه وسلم يقومُ على ثلاثةِّ أركانٍ أساسيةٍ 

فالنبي صلی الله عليه وسلم لم يكن في أيِّّ مرحلةٍ من مراحلِّ دعوتِّه   .العدل، والشفافية، والوفاء بالعهد
، وهو ما جعلَ   ، بل كانت معاهداتهُ قائمةً على الصدقِّ والوضوحِّ يستخدمُ الخداعَ أو الغموضَ السياسيَّ

رِّ الحديثِّ  خصومَه قبلَ أتباعِّه يثقونَ في كلمتِّه.ومن هذا المنطلق، ينبغي لِّدُوَلِّ العالمِّ الإسلاميِّّ في العص
ا الدوليةِّ وفقَ هذه المبادئِّ النبويةِّ، فتجعلَ من العدلِّ والشفافيةِّ واحترامِّ الالتزاماتِّ   أن تعُيدَ صياغةَ علاقاتهِّ

 .يةِّ منهجاً أخلاقياً في دبلوماسيتِّها السياسيةِّ والتجاريةِّ الدول
الأمةِّ   مكانةِّ  لضمانِّ  وسياسيةٌ  شرعيةٌ  ضرورةٌ  هي  بل  أخلاقياً،  ترفاً  ليست  القيمَ  هذه  إنَّ 

 الإسلاميةِّ بين الأمم، كما كانت في المدينةِّ المنوَّرةِّ حين كان العدلُ هو أساسَ الدولةِّ والمعاهدةِّ معاً. 
 إنشاءُ مؤسَّساتٍ تدريبيةٍ دوليةٍ في مجالِ الدعوةِ والتواصلِ الْضاري 

صةٍ في التدريبِّ   إنَّ من ضروراتِّ العصرِّ في ميدانِّ الدعوةِّ الإسلاميةِّ تأسيسَ مؤسَّساتٍ متخصِّّ
، والإعلامِّ   الدوليِّّ للدعاةِّ والعلماءِّ والطلبةِّ، بحيثُ تعُنى بتأهيلِّهم معرفياا ومهارياا في مجالاتِّ القانونِّ الدوليِّّ



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

116 

المعاصرِّ، والدبلوماسيةِّ الثقافيةِّ، ليكونوا قادرينَ على تمثيلِّ الإسلامِّ في المحافلِّ الدوليةِّ بروح علمية راقية  
، بل يقتضي إعدادَ  .وأسلوب حضاريّ مؤثر  فالعصرُ الذي نعيشُه لم يَـعُدْ يكتفي بالخطابِّ الدينيِّّ المحليِّّ

، ويُحسنونَ عرضَ قيمِّ الإسلامِّ في إطارٍ قانونٍّ وإنسانٍّ عالميٍّ   .دعاةٍ يفهمونَ لغةَ الأممِّ
 مراكزُ الْوارِ بين الأديَنِ، والمناهجُ الأكاديميةُ والدعويةُ المعاصرة

إنشاءُ مراكزٍ للحوارِّ بين الأديانِّ والثقافاتِّ على نمطِّ ميثاقِّ المدينةِّ الذي أرسى النبي صلی الله  
 .عليه وسلم من خلالِّه مبدأَ التعايشِّ السلميِّّ والتعاونِّ الإنسانِّّ بين مختلفِّ الطوائفِّ 

  ، تُسهمُ في تصحيحِّ صورةِّ الإسلامِّ  ، للتفاهمِّ الحضاريِّّ المراكزُ يمكنُ أن تكونَ جسوراً  تلك 
 .وتدعمُ الجهودَ الدعويةَ بالمنهجِّ العلميِّّ والممارسةِّ العمليةِّ 

هذه   إقامةَ  فإنَّ  الدعوةِّ"،  ل"دبلوماسيةِّ  الأساسَ  وسلم  عليه  الله  صلی  النبي  وضعَ  فكما 
 .المؤسَّساتِّ اليومَ هي امتدادٌ طبيعيٌّ لذلك المشروعِّ النبويِّّ الخالد

أن السياسة الدعوية النبوية قامت على مبادئ راسخة من الحكمة والعدل والسلم واحترام العهود،    فالخلاصة: 
وقد جمع النبي صلی الله عليه وسلم بين الدعوة والسياسة، وبين الرحمة والحكمة، فأصبحت معاهداته ومكاتيبه  

وء ذلك، ينبغي للأمة الإسلامية في  نموذجا فريدا في السفارة الإسلامية القائمة على القيم والمبادئ. وفي ض 
العصر الحاضر أن تحيي هذه الأسس في مجال سياساتها وعلاقاتها الدولية، من خلال إنشاء مراكز للتدريب  
الدعوي والمعارف القانونية والإعلامية، وتفعيل الحوار بين الأديان والثقافات على نمط ميثاق المدينة، حت  

 .الم رسالة سلام وعدل ورحمة، كما أراده النبي صلی الله عليه وسلم يقدموا الإسلام للع 
 

……………………………………………………………………………. 

 الْوامش
 125النحل:  1

 525، ص  3ج ،م1999ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، دار طيبة، الرياض،   2
 263– 261، ص 1ج، تابن هشام، السيرة النبوية، دار المعرفة، بيرو   3
 38–35م، ص 1988المغازي والسير، تحقيق محمد بن شامة، دار الفكر، دمشق، الزهري،   4

 48– 45ص  ، م  1987محمد حميد الله، مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، دار النفائس، بيروت،     5
 25، ص 3م، ج1991،  دار الجيل، بيروتالقيم الجوزية، إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن  6
 310، ص 2، ج .2005الشاطبي، الموافقات في أصول الشريعة، دار المعرفة، بيروت،   7

 298، ص 2لشاطبي، الموافقات في أصول الشريعة، جا  8

 28–25حميد الله، مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، ص محمد   9
 



 

 

 المعاهدات والمواثيق النبوية كوسائل الدعوة 

Al-Ida’at Arabic Research Journal (Vol 5, Issue 2, 2025: April-June) 

117 
 

 505–501، ص  1ابن هشام، السيرة النبوية، ج  10
 374–372، ص 1م، ج1989الواقدي، المغازي ، دار الأعلمي، بيروت،   11
 224–222، ص 3، جه   1417دار هجر، القاهرة، ابن كثير، البداية والنهاية،   12
 97–95الزهري، السير والمغازي، ص   13

 1الفتح:   14
 295، ص 3ج ، ه 1418مؤسسة الرسالة، بيروت، الجوزية، زاد المعاد في هدي خير العباد، ،   .ابن القيم  15

 44– 42، ص  4ج ،  م 2000السهيلي، الروض الأنف في شرح السيرة النبوية، دار إحياء التراث العربي، بيروت،     16

 322–318، ص  2ابن هشام، السيرة النبوية، ج  17
   112-114، ص 2م ج1990، 1سعد، الطبقات الكبرى، ، دار الكتب العلمية، بيروت، طابن   18
 61–59، ص  4ابن كثير، البداية والنهاية، ج  19
 650–647، ص 2ج م،1967دار المعارف، القاهرة، تاريخ الأمم والملوك، ،الطبري، محمد بن جرير   20
 503، ص 1هشام، السيرة النبوية، جابن      21

 224–223، ص  3ابن كثير، البداية والنهاية، ج  22
   371-373 ص  1ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج  23

 688، ص3ابن القيم ، زاد المعاد في هدي خير العباد، ج  24

 268، ص1ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج  25
 147، ص2ابن هشام، السيرة النبوية،ج  26
 1الفتح:     27
 169، ص4؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج332، ص 3ابن هشام، السيرة النبوية، ج    28
 282، ص 2ابن هشام، السيرة النبوية، ج  29
 368، ص1الواقدي، المغازي، ج  30
 280–268، ص1ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج    31
 132–101محمد حميد الله، مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، ص  32

 333–321، ص 3ابن هشام، السيرة النبوية، ج    33
 280–268، ص1ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج    34
 نفس المرجع     35
 272، ص4ابن كثير، البداية والنهاية، ج 36

 64(، ص. 1988البلاذري، فتوح البلدان، تحقيق: صلاح الدين المنجد )بيروت: دار ومكتبة الهلال،     37
 250-249ص  4ابن كثير، البداية والنهاية، ج   38
 نفس المرجع   39


